Garcia Arévalo, Tania Maria
Abendmar, V11 (2024): 115-125
Enviado: 03/10/2024 Aceptado: 01/12/2024 ABENAMAR

ISSN: 2530-4151

https:/ /www.fundacionramonmenendezpidal.org/revista/index.php/Abenamar/article /view/96

UNA PINCELADA SOBRE LOS DEBATES EN TORNO A LAS
LENGUAS EN LA PRENSA PERIODICA JUDEOESPANOLA
(CONSTANTINOPLA Y SALONICA, FINALES DEL SIGLO XIX-
PRINCIPIOS DEL XX)"

TANIA MARIA GARCIA AREVALO
(Universidad de Granada)

taniagarcia(@ugr.cs

RESUMEN

Pese a que los estudios sobre la comunidad judfa sefardf en el Imperio otomano son especialmente numerosos,
hay un campo de que, sin duda, ha acaparado un interés especial por parte de la academia. Hablamos de la
cuestion de la lengua, o las lenguas, identitarias y del intenso intercambio de opiniones producido, sobre todo,
pero no nicamente, en la prensa periddica judeoespafiola a finales del siglo XIX y comienzos del siglo XX entre
intelectuales del panorama otomano, pero también entre lectores de los periédicos. En este intercambio nos
movemos entre el judeoespafiol (lengua de tradicion de la comunidad); el francés (lengua de la ensefianza
representada por la Alianza Israelita Universal y la influencia francesa en el territorio); el turco (lengua nacional),
o el hebreo, promovido dentro del sionismo politico naciente, dindose argumentaciones en pro y en contra de
la viabilidad en la adopcidn, total o parcial, de cada una de ellas. El objetivo de las siguientes paginas sera el de
ofrecer una aproximacién general de estos debates centrados en las publicaciones de Constantinopla y Salénica
en el periodo anteriormente sefialado, que servird como punto de partida para toda aquella persona interesada
en la cuestion identitaria de la lengua.

PALABRAS CLAVE: judeoespafiol; lengua; prensa periédica; Imperio otomano; identidad; debates.

ABSTRACT

Although studies on the Sephardic Jewish community in the Ottoman Empire are particularly numerous, there
is one field that has undoubtedly attracted special academic interest. We are talking about the question of the
identity language, or languages, and the intense exchange of opinions produced, above all, but not only, in the
Judeo-Spanish periodical press at the end of the 19th century and the beginning of the 20th century between
intellectuals of the Ottoman scene, but also between newspaper readers. In this exchange we move between
Judeo-Spanish - the traditional language of the community -; French - the language of education represented
by the Universal Israelite Alliance and the French influence in the territory -; Turkish - the national language -,
or Hebrew - promoted within the nascent political Zionism, arguing for and against the viability of the total or
partial adoption of each one of them. The aim of the following pages will be to provide an overview of these
debates centred on the Constantinople and Thessaloniki publications in the above-mentioned period, which
will serve as a starting point for anyone interested in the question of language identity.

KEY WORDS: Judeo-Spanish; language; periodical press; Ottoman Empire; identity; debates.

* Este articulo forma parte de los resultados del proyecto concedido por la Agencia Estatal de Investigacion
Sefarad 2.0: edicion, estudio y aprovechamiento digital de textos sefardies (PID2021-123221NB-100), adscrito al Instituto
de Lenguas y Culturas del Mediterraneo y Oriente Préximo (Centro de Ciencias Humanas y Sociales, CSIC).


mailto:taniagarcia@ugr.es

Tania Maria Garcia Arévalo

INTRODUCCION

La cuestion de la identidad comunitaria, reflejada en la elecciéon de la lengua, se ha
configurado como un leitmotiv dentro de los estudios sefardies. El debate suscitado sobre la
idoneidad del judeoespafiol, el francés, el turco, o el hebreo, entre otros, y su aplicacion en
determinados contextos, protagonizara el final del siglo XIX y el comienzo del XX alla donde
las comunidades se encuentren, como un fenémeno que sobrevuela la conciencia sefardi’.
Este momento sera coincidente, por otra parte, con un tiempo en el que los cambios politicos
y culturales van a sucederse con rapidez, sobre todo, en el Imperio otomano, incluso
extendiéndose fuera de este con las migraciones y asentamientos, donde las discusiones
seguiran produciéndose.

En general se puede decir que, en este momento, las comunidades judias sefardies del
Imperio otomano se enfrentan con el que podriamos denominar “el gran dilema lingiifstico”,
que habia tenido como elementos subyacentes movimientos como el de la Haskalal® y el
naciente sionismo politico, entre otros. Junto con ello, asistimos a un proceso de
occidentalizacion y modernizaciéon’ del Impetio otomano, propiciado por la influencia
francesa y por la presencia de esta potencia a través de la Alianza Israelita Universal (Parfs,
1860)*. Esta proveyo a las comunidades judfas de una educacioén de corte europeo, hecho
que favoreci6 que el francés tomara un papel protagonista como lengua de ensefianza entre
los miembros de las comunidades judias. Si contamos, serfan al menos tres lenguas las
ensefadas en la escuela: el francés, el hebreo, y una o dos locales. En el siglo XIX, en este
contexto esa lengua local serfa el judeoespafiol (Pavlovi¢, 2015, p. 144)°. Sobre la influencia
efectiva ejercida por la AIU sobre el territorio, basta recoger las conclusiones de Pavlovi¢ en
las que senala, con acierto, lo siguiente:

[...] it helped their faster integration in Ottoman society by enforcing the instruction
of the Turkish language. Further, the Alliance contributed to the more rapid
modernization of the Ottoman Sephardim by seculatizing education. Together with
plurilingualism, it enabled greater social and occupational mobility of local Jews,
which would eventually maximize their chances for progress of every kind. Finally,
and perhaps the most dramatic change introduced by this organization was the
foundation of schools for girls in the last decades of the nineteenth century,
pioneering female education in the Ottoman Jewish community. However, the
Alliance propagated the demise of the Sephardic mothertongue, Judeo-Spanish,

1 Véanse, a modo de visién panoramica, los trabajos de Vidas, 1996 y Bunis, 1996.

2 Podemos definir la Haskalah (1770-1880) como el movimiento de élite intelectual surgido en Alemania, en
primer lugar, que posteriormente expande sus ideas hacia los circulos intelectuales judios en la Europa del este,
y mas tarde, al resto de comunidades judias de pafses fuera de Europa, incluyendo entre estas las que viven en
paises arabes y las sefardies que se encuentran instaladas en pafses de Europa y, también, en el Imperio
Otomano. Los puntos fundamentales de su programa eran la modernizacién, conectada con la secularizacion
y la revitalizacion del hebreo. Una bibliografia basica la constituirian las obras de Pelli, 1979 y 1999; Sorkin,
2001; Feiner, 2002 y 2004; Ayoun, 2004; Coban, 2007; Molho, 2008; Levy, 2013; Behar, 2017, y Karkason,
2019.

3 Se sefiala la palabra modernizacion, pero también se deberia tener en cuenta que modernidad en este contexto
implica, como arguye Biirki, lo contrario a tradicion, siendo esta el apego a los valores y costumbres ancestrales
transmitidos de generacién en generacion (2010, p. 160).

4 No hay que confundir la Alianza Israelita Universal con la Alianza Francesa (1883). Como explica Spaéth,
ambas son “acontecimientos” en la historia de la globalizacién lingtistica, en el sentido de que son
histéricamente identificables como las dos primeras instituciones de difusién extra nacional de la lengua -el
francés- (2010, p. 49), lengua que por otra parte actuaria disociada mediante la desterritorializacion -el francés
es el idioma de una nacién, no de un territorio-; y la descontextualizacion -el francés es un lenguaje “misionero”,
profundamente “regenerado” por la Revolucion (2010, p. 55).

5 Sobre esta cuestion, véanse los estudios de Rodrigue, 1983, 1989 y 1990.

Abenamar, VII (2024): 116



Una pincelada sobre los debates...

considering it as backward and useless. Besides the local language, numerous others
were part of the syllabi, dominated by French, which was regarded as the most
distinguished. Gradually, the Ottoman Sephardim themselves interiorized that
Judeo-Spanish was a sign of their inferiority, while the French language and culture
of their Western brethren denoted education, respectability and progress (2015, p.
150)°.

Si a la implantaciéon de estas escuelas de la AIU unimos el tipo de ensefianza
proporcionada -secular-; la lengua de esta -el francés-, y la literatura de la que bebian los
alumnos y alumnas -francesa-, tenemos un excelente caldo de cultivo para que la influencia
francesa en los siglos XIX y XX se manifieste, no solamente en el ‘afrancesamiento’ de la
cultura sefardi, afectando sobre todo a la lengua o la modernizacion de la vida y costumbres,
sino también a la literatura en practicamente todas sus vertientes -linglistica, tematica y
concerniente a los nuevos géneros adoptados-. De hecho, los jovenes sefardies terminaron
viendo a su propia comunidad y su cultura tradicional como si estuviera en una etapa de
estancamiento, algo que inicamente podia corregirse mediante un viraje hacia este Occidente
moderno y secular, cuestién muy criticada en algunos sectores. Por ejemplo, La Epoca de
Salénica (fundada en 1875) abogaba en un principio por el progreso y la occidentalizacion;
en contra, otra publicaciéon coetanea, E/ Avenir (fundada en 1897), buscaba un
conservadurismo entre los judios de Salénica, y apostaba por un grupo de poblacién mas
religiosa y menos dada a la influencia francesa (Birki, 2010, p. 160). A modo de ejemplo,
pueden verse los siguientes extractos que se reproducen de Biirki (2010, pp. 167-168):

A mesira que vamos entrando en los sea didientes progresos de la civilizacién,
nuestros ataderos de familla se van aflojando de una manera muy sensivle, ¢a cudlo
es devida esta retrogradacién? A estos que la instrucciéon muy superficiala que mos

inculcan es manca de los empecijos los més elementarios de educacién’ (La Fpoca,
“La unién de la familla”, 11/10/1901).

Los progresos extraordinarios de la civilizacién non esta impidiendo al suicidio de
espandirse muncho en la Evropa. Los evropeos por escapar de las fuertes de gracias,
del complido desespero non esta topando remedio otro que matarsen a si mismo y
non sufrir més. {Terivle salvajerfa! El crimen abominavle del suicidio no es mas una
co$a rara, es co$a que se encontra cada dia [...] ¢Non es esto una prova de mas sovre
el grande descaimiento moral de nuestro tiempo, la época del progreso y del
adelantamiento? (E/ Avenir, “El suicidio en la Evropa”, 21/03/1902).

¢ Se apunta la traduccién del extracto para una mayor claridad: [...] contribuy6 a una integracién mas rapida
[de los sefardies otomanos| al imponer la ensefianza de la lengua turca. Ademas, contribuyé a una
modernizaciéon mas rapida de los sefardies otomanos al secularizar la educacion. Junto con el plurilingiiismo,
permitié una mayor movilidad social y ocupacional de los judios locales, lo que acabaria maximizando sus
posibilidades de progreso de todo tipo. Por dltimo, y quizas el cambio mas dramatico introducido por esta
organizacion, fue la fundacién de escuelas para nifias en las ultimas décadas del siglo XIX, siendo pionera en la
educaciéon femenina en la comunidad judfa otomana. Sin embatgo, la Alianza propagé la desaparicion de la
lengua materna sefardi, el judeoespafiol, por considerarla atrasada e inutil. Ademas de la lengua local, muchas
otras formaban parte de los programas de estudio, dominados por el francés, que se consideraba el mas
distinguido. Poco a poco, los propios sefardies otomanos interiorizaron que el judeoespafiol era un signo de su
inferioridad, mientras que la lengua y la cultura francesa de sus hermanos occidentales denotaban educacion,
respetabilidad y progreso’].

7 De aqui en adelante los textos seleccionados conservan la transcripcién reflejada por sus autores en los
originales consultados. Sin embargo, para paliar problemas con la visibilizacién de los diacriticos en algunos
casos en los que se utiliza el sistema especificado en http://recursos.esefardic.es/corhije (fundamentado en la
forma grafica hispana y capaz tanto de mantener las peculiaridades fonéticas del judeoespafiol como de permitir
la aljamia del texto original), se han suprimido algunos caracteres como la /j + acento grave/, en este caso, que
pasa a simplificarse como /j/. Véase el caso de “empecijos”.

Abenamar, VII (2024): 117


http://recursos.esefardic.es/corhije

Tania Maria Garcia Arévalo

Por tanto, las comunidades judezmo-parlantes, no unicamente tuvieron que
enfrentarse a procesos como la occidentalizacion y la secularizacion, sino que hubieron de
replegarse en si mismas, y adoptar una posicion de introspeccion, de replanteamiento sobre
la que habfa sido su lengua. Esta, completamente ligada a las cuestiones de identidad y
judaidad, ahora quedaba anclada a la tradicion, quiza no respondiendo a las circunstancias
sobrevenidas con la modernidad.

LA CUESTION DE LA LENGUA: POSICIONAMIENTOS BASICOS Y REFLEJO EN LA PRENSA

La problematica sobre qué lengua resultaba mas idonea en el ambito de lengua
vehicular y cultural quedaba suspendida en un factor clave: la inutilidad del judeoespafiol bajo
el foco de la modernidad. Moise Fresco, un renombrado miembro de la Alianza, director de
sus escuelas y ardiente oponente del judeoespafiol que estuvo vinculado a la cuestion de la
modernizacién de este, en 1840 abogaba por que su comunidad aprendiera la lengua de su
pais promoviendo la ensefianza del turco en las escuelas, de hecho, concentré lo basico de
esta idea en sus siguientes palabras: “El [idioma] turco es prestado, el francés es un traje de
gala, el judeoespanol es un vestido viejo para una cémoda habitacién donde uno se siente a
gusto” (Pavlovi¢, 2015, pp. 144-145 citando, a su vez, a Rodrigue, 1989, p. 15).

Sin embargo, es en el campo de la prensa en el que se encuentran la mayor parte de las
posiciones definidas y defendidas en torno al debate de las lenguas, que pudiéramos pensar
casl como una pan-cuestion que afectaba, no unicamente al mundo otomano sefard{ sino
también a otras comunidades fuera de este. Debe tenerse en cuenta, ademas, que el estudio
de la prensa es un campo de infinitas posibilidades, y que pese a que en las ultimas décadas
ha experimentado muchos avances, lo cierto es que todavia debe ofrecer analisis multiples.

La polémica nos sefiala cémo hacia el dltimo tercio del siglo XIX los intelectuales
sefardies empezaron a mostrar un total desapego por la lengua que habia sido suya durante
siglos que dio, como consecuencia, dos grupos basicos de posicionamientos. El primero,
encabezado por los jévenes intelectuales ilustrados que encontraban el judeoespafiol pobre
para la creacion literaria, e ineficaz para reflejar los aportes culturales y cientificos del mundo
moderno, y que propugnan el abandono del judeoespafiol en favor de otras lenguas, por
ejemplo, el turco (Romero, 2010, p. 437). Como ejemplo, el siguiente extracto de una carta
enviada por un lector de Galata en febrero de 1901 y publicada por E/ Avenir el cuatro de
marzo:

Caro amigo:
“... sigio con mucha atancién sus articolos y sus corespondencias sovre la
propagacién de la lingua turca entre nuestros coreligionarios. O por mijor dedir sovre
la substituciéon de esta lingua al espafiol corompido como linguaje de familla, siendo
el esencial non es que mas o menos de nuestros mancevos conozcan el turco, ma
que esta lingua sea aquea que como otomanos se deve emplear en nuestras casas, y
este escopo no se alcanzard que cuando nuestras mujeres, nuestras madres havran
abandonado el espanol. [...] (Sanchez y Biirki, 20106, pp. 44-45)3.

Incluso, no serfa necesatio el abandono total del judeoespafiol, sino que lo mas
aconsejable, y deseable, serfa la convivencia de aquel con otras lenguas (turco, inglés, o

8 Aligual que en el caso de la nota 7 de estas paginas, para paliar problemas con la transcripcion se han suprimido
de este texto algunos caracteres como la /j + acento agudo/, que pasa a simplificarse como /j/. Véase aqui el

>

caso de “mijor”, “mujeres” y “lenguaje”.

Abenamar, VII (2024): 118



Una pincelada sobre los debates...

francés). En este sentido, la opinién de Sam Levy, publicada en La Fpoca el siete de junio de
1901 (Sanchez y Burki, 2016, pp. 34-35; Burki, 2013, p. 342, n. 106), es resefiable:

Hoy la mas parte de los meldadores en judeo espafiol son mancevos bien elevados,
entre los cualos muchos conocen a fondo dos o tres linguas, havlan el turco a
petfeccion, el inglé§ como un gientelmen, el francés como un parisiano.
Personalmente tuve la ocasion de encontrar en civdades de Evropa mancevos jidios,
de Turquia, Bulgatia y miSmo de Hungaria, vestidos a la dltima moda, con una
eleganza sin macula y havlando el judeo espafiol con vero placer.

Sobre la relacién con el turco, casi todos coinciden en la urgente necesidad de conocer
la lengua del Imperio otomano; pero se duda en considerar si esa lengua debe suplantar al
judeoespafiol y este debe desaparecer, o por otro, en creer que ambas lenguas deben y pueden
convivir, como sefialaba el texto anterior. Sin embargo, son cada vez mas numerosos los
articulos periodisticos que emprenden la defensa del turco como lengua tnica de los sefardies
(Romero, 2010, p. 250). Véase, como ejemplo, el siguiente extracto de: “[...] ¢Cudl era
dunque muestro primo dover en metiendo el pie sovre la tiera otomana? Aquel de embezar
a conocer el linguaje en el cual puedemos esprimir toda muestra gratitud por la libertad que
mos era tan libremente acordada [...]” (Sanchez y Birki, 2016, p. 37).

Por otra parte, en el articulo “Israelitas de Turquia”, de E/ Tiempo (Constantinopla) del
treinta de noviembre de 1893, se observa que el autor, que firma “Un patriota”, escribe:

“...] {Horible jergonza® que el judeoespafioll Jergonza que nosotros debtiamos
abandonar por eguardo al noble pais otomano en el cual mos contamos venturo$os
de vivir [...] La ley primordial de la concordia entre los diferentes pueblos de una
misma nacién es la asimilacion, en la acepcion la mas larga de esta expresion. La
asimilacién de /ingna y la asimilacién de usos” (Romero, 2010, pp. 450-451).

No obstante, pese a ello, en este mismo periddico unos dias mas tarde (once de
diciembre) se publica asimismo el pensamiento contrario como es la defensa univoca del
mantenimiento del judeoespafol:

[..] Por esta razén deseo vivamente!? que conservemos nosotros y nuestras criaturas
esta lingua de nuestros santos abuelos ‘a’h, que sea un sefial y en mismo tiempo un
acavidamiento que non olvidemos nunca la grandeza y la nobleza de nuestros
abuelos y que restemos fideles observadores de nuestra santa Ley, a fin que el Dio
todopoderoso mos protejga (Romero, 2010, p. 452).

Aunque la primera posicion basica se mueve en varios polos (desde su eliminacion a
su convivencia con otras lenguas), en oposiciéon no total a aquella se encuentran los
defensores del judeoespafiol. Algunos propugnaban diferentes sistemas sobre su
actualizacién, como abandonar la aljamia (considerada como un gueto cultural), o purificar
el judeoespafiol acercandolo al espafiol (Romero, 2010, p. 437). A modo de ejemplo, el
extracto de La Epoca de 1908:

[....] Conviene que los caracteres judaicos desparezcan de las gacetas y libros
judaicos-espafioles, y esto se puedra hacer el dia ande la masa de la populacién de
los israelitas se convenza de que el espafiol puede redactarse de diferente manera.
En Oriente nos esta reservado un mercado literario, el espafiol antiguo y el grego
moderno son hoy dfa los 2 linguajes mercantiles de Oriente. Fomentemos ya la

? /j + acento grave/, en este caso en “jergonza”, pasa a simplificarse como /j/ siguiendo la nota 8.
10'Se ha sustituido la /v + diactitico bajo/ pot una /v/ simple.

Abenamar, VII (2024): 119



Tania Maria Garcia Arévalo

enseflanza, la literatura, la prensa espafiola con la cuala descubriremos nuestro
esprito, haremos acCetar nuestra opinién y haremos valer nuestro prestigio en la
solucion de los problemas politicos orientales (Romero, 2010, p. 441).

Contrario a la pérdida de identidad por parte de las comunidades sefardies orientales y
a esa castellanizacion del judeoespafiol, fue Hizkiya Franco, editor del periddico E/ Comercial
de Esmirna, en una carta abierta titulada “La cuestiéon judeoespanola” (E/ Tiempo, 1923).
Argumentaba que la lengua debia ser mantenida y seguir su propio desarrollo natural.
Ademas, en un articulo satirico llamado “Una eternel tempesta”, Franco adopta la actitud de
los anti-judezmos, llamando a su lengua como “el corompido dialecto judidespanol” y
burlandose de las opiniones expresadas por otros como David Fresco, del que se hablara
mas detenidamente en paginas siguientes, Nisim de Yeuda Pardo, Sam Levy, y Jacques
Danon, preguntandoles, tal como recoge Bunis (2012, pp. 67-68), si: “sdebian hermosear esta
lingua bastarda o abandonar este heritage de la Espafia de Torquemadar”.

Siguiendo en algunos casos las argumentaciones de Franco, David Fresco, el 1 de julio
de 1886, publico un articulo titulado “Un pueblo mudo” en el periddico E/ Tekgrafo
(Constantinopla, 1878-1931). En este, y otros, acusa a la lengua de los judios otomanos
sefardies de ser una “jerigonza” (E/ Tiempo 29: 62, 1901, 676), una “lingua corompida” (E/
Tiempo 29: 63, 1901, 688), y en otros momentos rechaza de lleno también el castellano
moderno: “La lingua de Torquemada |[...] no juga ningun rolo en_el movimiento intelectual
y comercial... La lingua espafiol, mismo si él [=el judié otomano] la escribe como el mas
ilustre escritor de Espana, no le es de utilidad en la lucha por la existencia” [E/ Tzempo 29:
63, 1901, 690]. O, por otra parte: “No somos “judids espafioles” si no que judiés otomanos
que conservaron la lingua espafiola... Debtfamos adoptar como lingua madte la lingua de
nuestro pafs [...] y cultivar también las linguas de_las grandes naciones del mundo, el inglés,
el aleman y el francés” [E/ Tiempo 32: 77, 1904, 343, siendo todos los textos reproducidos del
estudio de Bunis, 2012, p. 64]. En el mismo nimero, David Fresco arguye:

[...] Eljudeoespafiol nos es, no solamente inutil, ma mismo dafioso en nuestra «vida
social». Insisto sobre estos Vierbos porque las relaciones intimas entre la comunidad
de una fraccién de la populacién de un Estado no constitde la vida social. Entre los
miembros de la comunidad judfa, quero deéir entre los 150 mil israelitas de Turquia
que hablan el judeoespafiol, este idioma puede servir de alguna cosa, siempre por
nuestras relaciones intimas y nunca por nuestra «vida social». A mesura que los
principios modernos penetran en las populaciones del Imperio, a me$ura que las
viejas fronteras separando los miembros de diferentes razas y religiones desparecen
entre nosotros, la utilidad del judeoespafiol, mismo por nuestras relaciones intimas,
mengua considerablemente y él empeza a devenir de mas en mas dafio$o. Los
israelitas espafioles empezan a no servirsen mas, como un tiempo, de este idioma
como un medio de relaciones (Romero, 2010, p. 453)'1.

EL POSICIONAMIENTO A FAVOR DE LA ADOPCION DEL HEBREO

Por su parte, la irrupcion del movimiento sionista supuso un punto de inflexion en el
ambiente intelectual de los sefardies del Imperio, que desencadend posiciones y opiniones
enfrentadas y que, de la misma forma, entr6 a formar parte del debate de la cuestion de la
lengua con el hebreo. En este momento la sociedad sefardi otomana se divide asimismo en
dos grandes posiciones que marcaran el debate politico, intelectual y lingiifstico del Imperio:
por un lado, aquellos judios nacionalistas o sionistas y, por otro, aquellos que permanecen

11 Sobre la actitud de Fresco, véase también el trabajo de Bunis, 2019.

Abenamar, VII (2024): 120



Una pincelada sobre los debates...

del lado del Imperio oponiéndose al sionismo. De hecho, la tibieza en relacién con estas dos
posiciones no estaba bien considerada (Garcia Arévalo, 2022, pp. 83-84)".

En el caso del primero, tenemos el ejemplo del periédico L. Aurore, peridédico semanal
fundado en 1909 en Constantinopla por Lucien Sciuto, un periodista judio de Salénica que
se habfa mudado a Constantinopla en 1899", y cuya lengua de expresion era el francés. Junto
con articulos que defendfan la libertad de prensa y la de expresién, otro de sus temas
recurrentes era su apoyo al sionismo'*. Pese a que concibe el sionismo y el otomanismo como
movimientos complementarios, lo cierto es que L’Awurore era un periédico de tendencia
claramente sionista en el que se daban cita escritos de los adeptos mas relevantes del
movimiento como, por ejemplo, Nahum Sokolow", Victor Jacobson o Vladimir Jabotinsky.
Hay que apuntar que estos tres, entre el 21 de diciembre de 1909 y el 3 de diciembre del 1911,
ya reconocidos lideres sionistas, publicaron en Constantinopla un periédico en hebreo bajo
el nombre de Ha—Mevasser. En el editorial del primer nimero titulado “Nuestro objetivo”,
Jabotinsky y Sokolov reflexionaron sobre el uso del hebreo de la siguiente manera (Garcia y
Subasi, 2023: 108; Cano, Garcia y Subasi, 2021: introduccion):

[...] predicara la renovacién del hebreo como una [lengua] nacional entre los judios
en el Este [...] serd un semanario hebreo—oriental para la diseminacion de la
sabiduria judia y su literatura, y un informante sobre todo lo que estd sucediendo y
removiéndose dentro de los grupos étnicos judios en Turquia e Israel (Ben Nach,
2011, p. 250).

Por otra parte, en esta linea el periédico E/ Avenir promueve dos lenguas como lenguas
identitarias de los judios sefardies del Imperio otomano, el hebreo y el turco, como
expresiones de una ideologia lingtiistica. Un ejemplo lo encontramos aqui (E/ Awvenir,
10.07.1901, 329* en Sanchez y Burki, 2016, pp. 40-41): “[...] El lesén hacodes les es
particolarmente bien ensefiado, non como una lingua muerta, ma como lingua que se puede
muy bien havlar sin mucha pena cuando es ensefiada con método |[...]".

Sciuto quiso, desde el primer nimero de L ’Aurore (25 de junio de 1909), dejar claro el
espiritu del periédico y para ello no dudé en utilizar referencias de las que se valia Herzl. Este
hecho deja ciertas dudas sobre la identidad que querfa mantener Sciuto en su publicacién. Si
era un periddico judio publicado en Constantinopla, la poblacién que se expresaba y lefa en
judeoespafniol no podia acceder a él, Gnicamente aquellos cuya lengua fuese el francés y
hubieran recibido una educacién en la Alianza que lo posibilitara. Por otra parte, entramos
en el terreno de la comunidad, pues no se ocupaba de los intereses solo de los judios de
Constantinopla o, por el contrario, también lo hacfa de los de otros lugares (Rosenthal, 2019,
pp- 36-38). Fuera cual fuera su provecho, los articulos de Sciuto y aquellos de un sionista de
Viena llamado Moris Cohen, contribuyeron a desestabilizar las instituciones comunitarias de
Constantinopla (Benbassa, 1986, p. 249).

Por su parte, David Fresco fue un periodista turco que desarrollé su actividad,
principalmente, en E/ Tekgrafo y E/ Tiempo, asumiendo la direccion de este dltimo tras sus
primeros editores. Este se caracterizd por ser uno de los principales y mas influyentes
periédicos desde su creacién en 1872, intentando siempre hacerse eco de los cambios
econémicos, culturales, sociales de su tiempo bajo la batuta de Fresco, cuyas ideas estaban
mas cerca del apoyo al Imperio otomano que al sionismo, caracter que se fue acrecentando

12 Sobre la penetracién del sionismo en el ambiente sociocultural del Imperio, puede consultarse un sucinto
contexto en Garcfa y Subasi, 2023, pp. 103-109 o Benbassa, 1990.

13 Véase la entrada de Lewenthal, 2010.

14 Puede consultarse el trabajo de Benbassa, 1986.

15 Cano, Garcia y Subasi, 2021 y Cano-Subasi, 2021.

Abenamar, VII (2024): 121



Tania Maria Garcia Arévalo

con los afios de manera visible. Su linea editorial reflej6 la critica social y politica y la
reivindicacion alcanzé al ideal sionista, acusando al movimiento y a sus aspiraciones de
establecer una entidad nacional judia dentro del Imperio, siendo una amenaza al equilibrio
social de la comunidad (Cytrin y Dory, 2017, p. 2; Garcfa Arévalo, 2021, p. 86). No hay que
olvidar que, al igual que I.’A4urore estaba subvencionada por el movimiento sionista, E=/ Tzenpo
lo estaba por la Alianza Israelita Universal, lo que suponia igualmente una admiracién por la
lengua francesa y su influencia en el judeoespafiol (Migdal, 2004, pp. 59-61), erigiéndose
ambas no solo como herramientas comunicativas sino como baluartes de las ideologfas a las
que apoyaban y de las que se sustentaban.

El debate sobre los idiomas nacionales tampoco fue indiferente para Fresco o Sciuto,
materializandose en intercambios de articulos entre L Awurore y E/ Tiempo. Uno de los mas
sorprendentes es, precisamente, a tenor de una acusacion, y juicio posterior, entre David
Fresco y Aaron Barzilai, administrador de la comunidad de Galata, al que Fresco acusa de
haberle ofendido al saludarle en hebreo y que se recoge en ambos periddicos. De hecho, en
L Aurore se toman extractos de E/ Tiempo con la intencién de rebatirlos (“Un incidente”,
publicado el 28 de febrero de 1911, en Garcia Arévalo, 2021, pp. 89-90):

En el corredor del tribunal, uno de ellos, el Str. Aaron Batzilai, farmacéutico,
administrador de la comunidad de Galata, se acerca al St. Fresco para provocatlo al
grito de guerra del sionismo: jShalom! Los otros comienzan a gritar de la misma
manera, mostrando mucha inteligencia, mucha valentia. El St. Fresco no pudo hacer
otra cosa que expresar su indignacién contra estas personas, quienes de este modo
demostraron que estaban privadas de todo sentido de honor [...] El sionismo y el
interés pervirtieron todos sus sentimientos hasta el punto de olvidar los principios
mas basicos de la educacién. El disgusto del St. Fresco fue muy profundo, y pensé
en la conducta indescriptible del Sr. Aaron Barzilai, administrador de la comunidad
de Galata. El Sr. Barzilai es, por supuesto, libre de tener esta o aquella opinién, pero
no tiene derecho a atacar a su vecino cuando este nunca le ha hecho ningun dafio,
no lo ha provocado. ;Cémo es posible no sentir una profunda desconexién, no
profesar desprecio hacia esas personas que no tienen ningun sentimiento de justicia,
ningun sentimiento de honor, al ir veinte contra uno? Es indigno! El Str. Fresco
apeld a la policia al respecto de los manifestantes, quienes continuaron gritando en
la calle: {Shalom! ;Shalom!

Version de Barzilai (Garcia Arévalo, 2021, pp. 90-91):

Nunca dudé de la mala fe de este individuo, pero no podia creerle capaz de
distorsionar la verdad tanto. Me acerqué al sefior David Fresco y, cortésmente, lo
saludé en estos términos: “Shalom, sefior Fresco”. Como un resorte, saltd y con aire
furioso comenzé a llorar: “;Shalom! jShalom! {No me digas Shalom!”. Un policia
presente en esta escena me preguntd: “:Qué es? ¢Por qué grita este hombre? ¢Lo
has insultado?”’; “iMe dijo Shalom!”, grité el sefior Fresco a la policia. No tuve
i J g p
problemas en explicarle al agente que shalom en hebreo es lo mismo que sela en

turco y le pregunté si realmente habia algo que formalizar.

CONCLUSIONES

Como ha podido apreciarse a lo largo de estas paginas, la cuestion de la lengua acapara
un interés destacado dentro de las preocupaciones comunitarias sefardies en tierras
otomanas. Sin embargo, este se extendera mas alld de estas fronteras y lograra alcanzar a
todas las comunidades sefardies alli donde estas se encuentren, haciendo de esta problematica
una materia pan-comunitaria. No unicamente se tratara de qué lengua usar debido a las

Abenamar, VII (2024): 122



Una pincelada sobre los debates...

nuevas exigencias de la modernidad y a su utilidad, sino también en qué contextos sera viable
pues detractores y opositores de cada una siempre se esforzaron en sefialar debilidades y
fortalezas de todas ellas. El judeoespafol, el turco, el francés, el hebreo, cada una con sus
propios apoyos marcaran un debate, en ocasiones airado, cuyo estudio aun es dificultado por
la cantidad de prensa periddica sin analizar.

BIBLIOGRAFiA CITADA

Ayoun, R. (2004). La diffusion du francais de Salonique par I’ Alliance Israélite Universelle de
sa création 2 la fin du XiXe siécle. Newe Romania, 31, 55-72.

Behar, M. (2017). Fusing Arab Nahda, European Haskalah and FEuro Zionism: Fastern
Jewish thought in late Ottoman and post Ottoman Palestine. Journal of Modern Jewish
Studies, 16 (2), 371 374.

Benbassa, E. (1986). Presse d’Istanbul et de Salonique au service du Sionisme (1908-1914).
Les motifs d’une allegiance. Revue Historigue, 276 (2), 337-365.

Benbassa, E. (1990). Zionism in the Ottoman Empire at the End of the 19th and the
beginning of the 20th Century. Studies in Zionism, 11, 127 140.

Ben Naeh, Y. (2011). The Zionist Struggle as reflected in the Jewish Press in Istambul in the
aftermath of the Young Turk Revolution, 1908-1918. En Y. Ben—Bassat y E. Ginio
(eds.), Late Ottoman Palestine: the period of Y oung Turk Rule (241-257). London.

Bunis, D. (1996). Modernization and the Language Question among Judezmo-Speaking

Sephardim of the Ottoman Empire. En H. E. Goldberg (ed.), Sephardi and Middle
Eastern Jewries: History and Literature in Modern Era (226-239). Indianapolis.

Bunis, D. (2012). The Anti-Castilianist Credo of Judezmo Journalist Hizkia M. Franco (1875-
1953). eHumanista, 20, 63-97.

Bunis, D. (2019). The autobiographical writings of the Constantinople Judezmo journalist
David Fresco as a clue toward his attitude to language. En C. Herzog y R. Wittmann
(eds.), Istanbul-Kushta-Constantinople: Narratives of Identity in the Ottoman Capital, 1830-1930
(101-195). Routledge.

Biirki, Y. (2010). La Epoca y El Avenir. Dos periédicos, dos discursos en contraste. En P.
Diaz-Mas y M. Sanchez Pérez (aut.), Los sefardies ante los retos del mundo contempordneo:
identidad y mentalidades (159-170). CSIC.

Cano Pérez, M. J.; Garcia Arévalo, T. M. y Subasi, D. F. (2021). Nahum Sokolov, Lyorar i
Reir. Los conflictos del sionismo en el mundo sefardi. Editorial Dykinson.

Cano Pérez, M. J. y Subasi, D. F. (2021). El hebreo en la traduccién de "Trajikomedia o Lyorar
i reir' de Sokolov. En Z. Jovanovic y M. Sanchez Pérez (eds.), Ovras son onores. Estudios
sefardies en homenaje a Paloma Diaz-Mas (159-169). Universidad del Pais Vasco.

Coban, M. (2007). Ottoman Jews in Salonica: A Community at the Heart of Ottoman
Enlightenment. Turkish Review of Balkan Studies, 11, 69-84.

Cytrin, Y. y Dori, N. (2017). Anti—Zionist Tendencies and Social Messages in the Hebrew
Poetry Published in El Tiempo: the Newspaper of the Ottoman Empire’s. Ladino—
Speaking Community in the Early Twentieth Century. The Journal of Modern Hellenism,
33,1-28.

Feiner, S. (2002). The Jewish Enlightenment. University of Pennsylvania Press.

Abenamar, VII (2024): 123



Tania Maria Garcia Arévalo

Feiner, S. (2004). Haskalah and Histor y: The Emergence of a Modern Jewish Historical Conscionsness.
Littman Library of Jewish Civilization.

Garcia Arévalo, T. M. (2021). “Coram populo’: acusaciones entre Lucien Sciuto y David
Fresco en la prensa de Constantinopla (1909- 1911). En Z. Jovanovic y M. Sanchez
Pérez (eds.), Ovras son onores. Estudios sefardies en homenaje a Paloma Diaz-Mas (81-93).
Universidad del Pafs Vasco.

Garcia Arévalo, T. M. y Subasi, D. F. (2023), Los albores del sionismo en Estambul. La
Trajikomedia de Nahum Sokolov. En R. A. Barroso et al. (ed.), La diversidad de
experiencias en las religiones: ritos, textos y pensamiento (129-148). TeseoPress.

Karkason, T. (2019). The Ottoman Jewish Haskalah (Enlightenment), 1839 1908: A Transformation
in the Jewish Communities of Western Anatolia, the Southern Balkans and Jernsalem. Hebrew
University of Jerusalem.

Levy, L. (2013). The Nahda and the Haskala: A Comparative Reading of ‘Revival’ and
Reform’. Middle Eastern Literatures, 16, 300-316.

Lewenthal, G. D. (2010). Sciuto, Lucien. En N. Stillman (ed.), Encyclopedia of Jews in the Islamic
World, 5 vols. (vol. IV, 274-276). Brill.

Migdal, J. S. (2004). Boundaries and Belonging States and Societies in the Struggle to Shape Identities and
Local Practices. Cambridge University Press.

Molho, R. (2008). The Moral Values of the Alliance Israélite Universelle and their Impact on
the Jewish School World of Salonika and Morocco. E/ Prezente: Studies in Sephardic
Culture, 2,127-137.

Pavlovi¢, A. C. (2015). French vs. Judeo-Spanish: An Overview of the Alliance Israélite
Universelle’s Language Policy in the Ottoman Empire at the Turn of the Twentieth
Century. En B. Kirschen (ed.), Judeo-Spanish and the Making of a Community (142-151).
Cambridge Scholars Printing.

Pelli, M. (1979). The Age of Haskalah: Studies in Hebrew Literature of the Enlightenment in Germany.
Brill.

Pelli, M. (1999). When Did Haskalah Begin? Establishing the Beginning of Haskalah
Literature and the Definition of “Modernism”. I.¢o Baeck Institute Year Book, 44, 55-96.

Rodrigue, A. (1983). Jewish Society and Schooling in a Thracian Town: The Alliance Israélite
Universelle in Demotica, 1897 1924. Jewish Social Studies, 45 (3-4), 263-280.

Rodrigue, A. (1989). De linstruction a I'émancipation: Les enseignants de 1.’ Alliance Israélite Universelle
et les Juifs d’Orient 1860-1939. Calmann Lévy.

Rodrigue, A. (1990). French Jews, Turkish Jews: The Alliance Israélite Universelle and the Politics of
Jewish Schooling in Turkey (1860-1925). Indiana University Press.

Romero, E. (2010). La polémica sobre el judeoespafiol en la prensa sefardi del Imperio
otomano: mas materiales para su esudio. Sefarad, 70 (2), 435-473.

Rosenthal, J. (2019). From Constantinople to Cairo: A Zionist Newspaper Across National Boundaries.
History Honors Theses, 4, en linea en
https://creativematter.skidmore.edu/hist stu schol/4/?utm source=creativematter.
skidmore.edu%?2Fhist stu schol%2F4&utm medium=PDF&utm campaign=PDF

CoverPages

Abenamar, VII (2024): 124


https://creativematter.skidmore.edu/hist_stu_schol/4/?utm_source=creativematter.skidmore.edu%2Fhist_stu_schol%2F4&utm_medium=PDF&utm_campaign=PDFCoverPages
https://creativematter.skidmore.edu/hist_stu_schol/4/?utm_source=creativematter.skidmore.edu%2Fhist_stu_schol%2F4&utm_medium=PDF&utm_campaign=PDFCoverPages
https://creativematter.skidmore.edu/hist_stu_schol/4/?utm_source=creativematter.skidmore.edu%2Fhist_stu_schol%2F4&utm_medium=PDF&utm_campaign=PDFCoverPages

Una pincelada sobre los debates...

Sanchez, R.; Birki, Y. (2016). On Verbal Hygiene and Linguistic Mavens: Language
Ideologies in the Ottoman and New York Judeo-Spanish Press. En R. Bali (ed.), Jewish
Journalism and Press in the Ottoman Empire and Turkey (13-82). Libra.

Sorkin, D. et al. (eds.) (2001). New Perspectives on the Haskalah. Liverpool University Press.

Spieth, V. (2010). Mondialisation du frangais dans la seconde partie du XIXe siecle: I'Alliance
Israélite Universelle et 'Alliance Francaise. Langue francaise, 167, 49 72.

Vidas, A. de (1996). The Language Controversy among the Sephardim of the Ottoman
Empire at the Turn of the Century. D. F. Altabé et al. (eds.), Studies on Turkish History:
Political and Social Relations, Literature and Linguistics, The Quincentennial Papers (147-161).
Nueva York.

Abenamar, VII (2024): 125



