
 
García Arévalo, Tania María 
Abenámar, VII (2024): 115-125 
Enviado: 03/10/2024   Aceptado: 01/12/2024  
ISSN: 2530-4151 
https://www.fundacionramonmenendezpidal.org/revista/index.php/Abenamar/article/view/96 

 

 

UNA PINCELADA SOBRE LOS DEBATES EN TORNO A LAS 

LENGUAS EN LA PRENSA PERIÓDICA JUDEOESPAÑOLA 

(CONSTANTINOPLA Y SALÓNICA, FINALES DEL SIGLO XIX-
PRINCIPIOS DEL XX)* 

 

TANIA MARÍA GARCÍA ARÉVALO 

(Universidad de Granada) 

taniagarcia@ugr.es  

 

 

 

RESUMEN 

Pese a que los estudios sobre la comunidad judía sefardí en el Imperio otomano son especialmente numerosos, 
hay un campo de que, sin duda, ha acaparado un interés especial por parte de la academia. Hablamos de la 
cuestión de la lengua, o las lenguas, identitarias y del intenso intercambio de opiniones producido, sobre todo, 
pero no únicamente, en la prensa periódica judeoespañola a finales del siglo XIX y comienzos del siglo XX entre 
intelectuales del panorama otomano, pero también entre lectores de los periódicos. En este intercambio nos 
movemos entre el judeoespañol (lengua de tradición de la comunidad); el francés (lengua de la enseñanza 
representada por la Alianza Israelita Universal y la influencia francesa en el territorio); el turco (lengua nacional), 
o el hebreo, promovido dentro del sionismo político naciente, dándose argumentaciones en pro y en contra de 
la viabilidad en la adopción, total o parcial, de cada una de ellas. El objetivo de las siguientes páginas será el de 
ofrecer una aproximación general de estos debates centrados en las publicaciones de Constantinopla y Salónica 
en el periodo anteriormente señalado, que servirá como punto de partida para toda aquella persona interesada 
en la cuestión identitaria de la lengua. 

PALABRAS CLAVE: judeoespañol; lengua; prensa periódica; Imperio otomano; identidad; debates.  

 

ABSTRACT 

Although studies on the Sephardic Jewish community in the Ottoman Empire are particularly numerous, there 
is one field that has undoubtedly attracted special academic interest. We are talking about the question of the 
identity language, or languages, and the intense exchange of opinions produced, above all, but not only, in the 
Judeo-Spanish periodical press at the end of the 19th century and the beginning of the 20th century between 
intellectuals of the Ottoman scene, but also between newspaper readers. In this exchange we move between 
Judeo-Spanish - the traditional language of the community -; French - the language of education represented 
by the Universal Israelite Alliance and the French influence in the territory -; Turkish - the national language -, 
or Hebrew - promoted within the nascent political Zionism, arguing for and against the viability of the total or 
partial adoption of each one of them. The aim of the following pages will be to provide an overview of these 
debates centred on the Constantinople and Thessaloniki publications in the above-mentioned period, which 
will serve as a starting point for anyone interested in the question of language identity. 

KEY WORDS: Judeo-Spanish; language; periodical press; Ottoman Empire; identity; debates.  

 
* Este artículo forma parte de los resultados del proyecto concedido por la Agencia Estatal de Investigación 
Sefarad 2.0: edición, estudio y aprovechamiento digital de textos sefardíes (PID2021-123221NB-I00), adscrito al Instituto 
de Lenguas y Culturas del Mediterráneo y Oriente Próximo (Centro de Ciencias Humanas y Sociales, CSIC).  

mailto:taniagarcia@ugr.es


Tania María García Arévalo 

Abenámar, VII (2024): 116 

 

 

INTRODUCCIÓN 

La cuestión de la identidad comunitaria, reflejada en la elección de la lengua, se ha 
configurado como un leitmotiv dentro de los estudios sefardíes. El debate suscitado sobre la 
idoneidad del judeoespañol, el francés, el turco, o el hebreo, entre otros, y su aplicación en 
determinados contextos, protagonizará el final del siglo XIX y el comienzo del XX allá donde 
las comunidades se encuentren, como un fenómeno que sobrevuela la conciencia sefardí1. 
Este momento será coincidente, por otra parte, con un tiempo en el que los cambios políticos 
y culturales van a sucederse con rapidez, sobre todo, en el Imperio otomano, incluso 
extendiéndose fuera de este con las migraciones y asentamientos, donde las discusiones 
seguirán produciéndose.  

En general se puede decir que, en este momento, las comunidades judías sefardíes del 
Imperio otomano se enfrentan con el que podríamos denominar “el gran dilema lingüístico”, 
que había tenido como elementos subyacentes movimientos como el de la Haskalah2 y el 
naciente sionismo político, entre otros. Junto con ello, asistimos a un proceso de 
occidentalización y modernización3 del Imperio otomano, propiciado por la influencia 
francesa y por la presencia de esta potencia a través de la Alianza Israelita Universal (París, 
1860)4. Esta proveyó a las comunidades judías de una educación de corte europeo, hecho 
que favoreció que el francés tomara un papel protagonista como lengua de enseñanza entre 
los miembros de las comunidades judías. Si contamos, serían al menos tres lenguas las 
enseñadas en la escuela: el francés, el hebreo, y una o dos locales. En el siglo XIX, en este 
contexto esa lengua local sería el judeoespañol (Pavlović, 2015, p. 144)5. Sobre la influencia 
efectiva ejercida por la AIU sobre el territorio, basta recoger las conclusiones de Pavlović en 
las que señala, con acierto, lo siguiente: 

[…] it helped their faster integration in Ottoman society by enforcing the instruction 
of the Turkish language. Further, the Alliance contributed to the more rapid 
modernization of the Ottoman Sephardim by secularizing education. Together with 
plurilingualism, it enabled greater social and occupational mobility of local Jews, 
which would eventually maximize their chances for progress of every kind. Finally, 
and perhaps the most dramatic change introduced by this organization was the 
foundation of schools for girls in the last decades of the nineteenth century, 
pioneering female education in the Ottoman Jewish community. However, the 
Alliance propagated the demise of the Sephardic mothertongue, Judeo-Spanish, 

 
1 Véanse, a modo de visión panorámica, los trabajos de Vidas, 1996 y Bunis, 1996. 
2 Podemos definir la Haskalah (1770-1880) como el movimiento de élite intelectual surgido en Alemania, en 
primer lugar, que posteriormente expande sus ideas hacia los círculos intelectuales judíos en la Europa del este, 
y más tarde, al resto de comunidades judías de países fuera de Europa, incluyendo entre estas las que viven en 
países árabes y las sefardíes que se encuentran instaladas en países de Europa y, también, en el Imperio 
Otomano. Los puntos fundamentales de su programa eran la modernización, conectada con la secularización 
y la revitalización del hebreo. Una bibliografía básica la constituirían las obras de Pelli, 1979 y 1999; Sorkin, 
2001; Feiner, 2002 y 2004; Ayoun, 2004; Coban, 2007; Molho, 2008; Levy, 2013; Behar, 2017, y Karkason, 
2019. 
3 Se señala la palabra modernización, pero también se debería tener en cuenta que modernidad en este contexto 
implica, como arguye Bürki, lo contrario a tradición, siendo esta el apego a los valores y costumbres ancestrales 
transmitidos de generación en generación (2010, p. 160).  
4 No hay que confundir la Alianza Israelita Universal con la Alianza Francesa (1883). Como explica Spaëth, 
ambas son “acontecimientos” en la historia de la globalización lingüística, en el sentido de que son 
históricamente identificables como las dos primeras instituciones de difusión extra nacional de la lengua -el 
francés- (2010, p. 49), lengua que por otra parte actuaría disociada mediante la desterritorialización -el francés 
es el idioma de una nación, no de un territorio-; y la descontextualización -el francés es un lenguaje “misionero”, 
profundamente “regenerado” por la Revolución (2010, p. 55).  
5 Sobre esta cuestión, véanse los estudios de Rodrigue, 1983, 1989 y 1990.  



Una pincelada sobre los debates... 

Abenámar, VII (2024): 117 

 

considering it as backward and useless. Besides the local language, numerous others 
were part of the syllabi, dominated by French, which was regarded as the most 
distinguished. Gradually, the Ottoman Sephardim themselves interiorized that 
Judeo-Spanish was a sign of their inferiority, while the French language and culture 
of their Western brethren denoted education, respectability and progress (2015, p. 
150)6.  

Si a la implantación de estas escuelas de la AIU unimos el tipo de enseñanza 
proporcionada -secular-, la lengua de esta -el francés-, y la literatura de la que bebían los 
alumnos y alumnas -francesa-, tenemos un excelente caldo de cultivo para que la influencia 
francesa en los siglos XIX y XX se manifieste, no solamente en el ‘afrancesamiento’ de la 
cultura sefardí, afectando sobre todo a la lengua o la modernización de la vida y costumbres, 
sino también a la literatura en prácticamente todas sus vertientes -lingüística, temática y 
concerniente a los nuevos géneros adoptados-. De hecho, los jóvenes sefardíes terminaron 
viendo a su propia comunidad y su cultura tradicional como si estuviera en una etapa de 
estancamiento, algo que únicamente podía corregirse mediante un viraje hacia este Occidente 
moderno y secular, cuestión muy criticada en algunos sectores. Por ejemplo, La Época de 
Salónica (fundada en 1875) abogaba en un principio por el progreso y la occidentalización; 
en contra, otra publicación coetánea, El Avenir (fundada en 1897), buscaba un 
conservadurismo entre los judíos de Salónica, y apostaba por un grupo de población más 
religiosa y menos dada a la influencia francesa (Bürki, 2010, p. 160). A modo de ejemplo, 
pueden verse los siguientes extractos que se reproducen de Bürki (2010, pp. 167-168):  

A mesúra que vamos entrando en los sea dićientes progresos de la civilización, 
nuestros ataderos de familla se van aflojando de una manera muy sensivle, ¿a cuálo 
es devida esta retrogradación? A estos que la instrucción muy superficiala que mos 
inculcan es manca de los empecijos los más elementarios de educación7 (La Época, 
“La unión de la familla”, 11/10/1901). 

Los progresos extraordinarios de la civilización non está impidiendo al suicidio de 
espandirse muncho en la Evropa. Los evropeos por escapar de las fuertes de gracias, 
del complido deśespero non está topando remedio otro que matarsen a si mismo y 
non sufrir más. ¡Terivle salvajería! El crimen abominavle del suicidio no es más una 
cośa rara, es cośa que se encontra cada día […] ¿Non es esto una prova de más sovre 
el grande descaïmiento moral de nuestro tiempo, la época del progreso y del 
adelantamiento? (El Avenir, “El suicidio en la Evropa”, 21/03/1902).  

 
6 Se apunta la traducción del extracto para una mayor claridad: [‘[…] contribuyó a una integración más rápida 
[de los sefardíes otomanos] al imponer la enseñanza de la lengua turca. Además, contribuyó a una 
modernización más rápida de los sefardíes otomanos al secularizar la educación. Junto con el plurilingüismo, 
permitió una mayor movilidad social y ocupacional de los judíos locales, lo que acabaría maximizando sus 
posibilidades de progreso de todo tipo. Por último, y quizás el cambio más dramático introducido por esta 
organización, fue la fundación de escuelas para niñas en las últimas décadas del siglo XIX, siendo pionera en la 
educación femenina en la comunidad judía otomana. Sin embargo, la Alianza propagó la desaparición de la 
lengua materna sefardí, el judeoespañol, por considerarla atrasada e inútil. Además de la lengua local, muchas 
otras formaban parte de los programas de estudio, dominados por el francés, que se consideraba el más 
distinguido. Poco a poco, los propios sefardíes otomanos interiorizaron que el judeoespañol era un signo de su 
inferioridad, mientras que la lengua y la cultura francesa de sus hermanos occidentales denotaban educación, 
respetabilidad y progreso’]. 
7 De aquí en adelante los textos seleccionados conservan la transcripción reflejada por sus autores en los 
originales consultados. Sin embargo, para paliar problemas con la visibilización de los diacríticos en algunos 
casos en los que se utiliza el sistema especificado en http://recursos.esefardic.es/corhije (fundamentado en la 
forma gráfica hispana y capaz tanto de mantener las peculiaridades fonéticas del judeoespañol como de permitir 
la aljamía del texto original), se han suprimido algunos caracteres como la /j + acento grave/, en este caso, que 
pasa a simplificarse como /j/. Véase el caso de “empecijos”. 

http://recursos.esefardic.es/corhije


Tania María García Arévalo 

Abenámar, VII (2024): 118 

 

 Por tanto, las comunidades judezmo-parlantes, no únicamente tuvieron que 
enfrentarse a procesos como la occidentalización y la secularización, sino que hubieron de 
replegarse en sí mismas, y adoptar una posición de introspección, de replanteamiento sobre 
la que había sido su lengua. Esta, completamente ligada a las cuestiones de identidad y 
judaidad, ahora quedaba anclada a la tradición, quizá no respondiendo a las circunstancias 
sobrevenidas con la modernidad.  

  

LA CUESTIÓN DE LA LENGUA: POSICIONAMIENTOS BÁSICOS Y REFLEJO EN LA PRENSA 

La problemática sobre qué lengua resultaba más idónea en el ámbito de lengua 
vehicular y cultural quedaba suspendida en un factor clave: la inutilidad del judeoespañol bajo 
el foco de la modernidad. Moïse Fresco, un renombrado miembro de la Alianza, director de 
sus escuelas y ardiente oponente del judeoespañol que estuvo vinculado a la cuestión de la 
modernización de este, en 1840 abogaba por que su comunidad aprendiera la lengua de su 
país promoviendo la enseñanza del turco en las escuelas, de hecho, concentró lo básico de 
esta idea en sus siguientes palabras: “El [idioma] turco es prestado, el francés es un traje de 
gala, el judeoespañol es un vestido viejo para una cómoda habitación donde uno se siente a 
gusto” (Pavlović, 2015, pp. 144-145 citando, a su vez, a Rodrigue, 1989, p. 15). 

Sin embargo, es en el campo de la prensa en el que se encuentran la mayor parte de las 
posiciones definidas y defendidas en torno al debate de las lenguas, que pudiéramos pensar 
casi como una pan-cuestión que afectaba, no únicamente al mundo otomano sefardí sino 
también a otras comunidades fuera de este. Debe tenerse en cuenta, además, que el estudio 
de la prensa es un campo de infinitas posibilidades, y que pese a que en las últimas décadas 
ha experimentado muchos avances, lo cierto es que todavía debe ofrecer análisis múltiples. 

 La polémica nos señala cómo hacia el último tercio del siglo XIX los intelectuales 
sefardíes empezaron a mostrar un total desapego por la lengua que había sido suya durante 
siglos que dio, como consecuencia, dos grupos básicos de posicionamientos. El primero, 
encabezado por los jóvenes intelectuales ilustrados que encontraban el judeoespañol pobre 
para la creación literaria, e ineficaz para reflejar los aportes culturales y científicos del mundo 
moderno, y que propugnan el abandono del judeoespañol en favor de otras lenguas, por 
ejemplo, el turco (Romero, 2010, p. 437). Como ejemplo, el siguiente extracto de una carta 
enviada por un lector de Gálata en febrero de 1901 y publicada por El Avenir el cuatro de 
marzo: 

Caro amigo:  

“… sigüo con mucha atanción sus artícolos y sus corespondencias sovre la 
propagación de la lingua turca entre nuestros coreliĝionarios. O por mijor dećir sovre 
la substitución de esta lingua al español corompido como linguaje de familla, siendo 
el esencial non es que más o menos de nuestros mancevos conozcan el turco, ma 
que esta lingua sea aquea que como otomanos se deve emplear en nuestras caśas, y 
este escopo no se alcanzará que cuando nuestras mujeres, nuestras madres havrán 
abandonado el español. […] (Sánchez y Bürki, 2016, pp. 44-45)8. 

 

Incluso, no sería necesario el abandono total del judeoespañol, sino que lo más 
aconsejable, y deseable, sería la convivencia de aquel con otras lenguas (turco, inglés, o 

 
8 Al igual que en el caso de la nota 7 de estas páginas, para paliar problemas con la transcripción se han suprimido 
de este texto algunos caracteres como la /j + acento agudo/, que pasa a simplificarse como /j/. Véase aquí el 
caso de “mijor”, “mujeres” y “lenguaje”. 



Una pincelada sobre los debates... 

Abenámar, VII (2024): 119 

 

francés). En este sentido, la opinión de Sam Levy, publicada en La Época el siete de junio de 
1901 (Sánchez y Bürki, 2016, pp. 34-35; Bürki, 2013, p. 342, n. 16), es reseñable: 

Hoy la más parte de los meldadores en ĵudeo español son mancevos bien elevados, 
entre los cualos muchos conocen a fondo dos o tres linguas, havlan el turco a 
perfección, el ingléś como un gientelmen, el francés como un pariśiano. 
Personalmente tuve la ocaśión de encontrar en civdades de Evropa mancevos ĵidiós, 
de Turquía, Bulgaría y miśmo de Hungaría, vestidos a la última moda, con una 
eleganza sin mácula y havlando el ĵudeo español con vero placer. 

Sobre la relación con el turco, casi todos coinciden en la urgente necesidad de conocer 
la lengua del Imperio otomano; pero se duda en considerar si esa lengua debe suplantar al 
judeoespañol y este debe desaparecer, o por otro, en creer que ambas lenguas deben y pueden 
convivir, como señalaba el texto anterior. Sin embargo, son cada vez más numerosos los 
artículos periodísticos que emprenden la defensa del turco como lengua única de los sefardíes 
(Romero, 2010, p. 250). Véase, como ejemplo, el siguiente extracto de: “[…] ¿Cuál era 
dunque muestro primo dover en metiendo el pie sovre la tiera otomana? Aquel de embeźar 
a conocer el linguaje en el cual puedemos esprimir toda muestra gratitud por la libertad que 
mos era tan libremente acordada […]” (Sánchez y Bürki, 2016, p. 37).  

Por otra parte, en el artículo “Israelitas de Turquía”, de El Tiempo (Constantinopla) del 
treinta de noviembre de 1893, se observa que el autor, que firma “Un patriota”, escribe:  

“[...] ¡Horiḅle jergonźa9 que el judeoespañol! Jergonźa que nosotros debríamos 

aḅandonar por eguardo al noḅle país otomano en el cual mos contamos venturośos 

de ṿivir […] La ley primordial de la concordia entre los diferentes pueblos de una 
misma nación es la asimilación, en la acepción la más larga de esta expresión. La 
asimilación de lingua y la asimilación de usos” (Romero, 2010, pp. 450-451).  

No obstante, pese a ello, en este mismo periódico unos días más tarde (once de 
diciembre) se publica asimismo el pensamiento contrario como es la defensa unívoca del 
mantenimiento del judeoespañol:  

[…] Por esta raźón deśeo vivamente10 que conservemos nośotros y nuestras criaturas 
esta lingua de nuestros santos abuelos ‘a”h, que sea un señal y en miśmo tiempo un 

acavidamiento que non olvidemos nunca la grandeźa y la noḅleźa de nuestros 

abuelos y que restemos fideles oḅservadores de nuestra santa Ley, a fin que el Dio 
todopoderośo mos protejga (Romero, 2010, p. 452).  

 Aunque la primera posición básica se mueve en varios polos (desde su eliminación a 
su convivencia con otras lenguas), en oposición no total a aquella se encuentran los 
defensores del judeoespañol. Algunos propugnaban diferentes sistemas sobre su 
actualización, como abandonar la aljamía (considerada como un gueto cultural), o purificar 
el judeoespañol acercándolo al español (Romero, 2010, p. 437). A modo de ejemplo, el 
extracto de La Época de 1908: 

[….] Conviene que los caracteres ĵudaicos desparezcan de las gaćetas y libros 
ĵudaicos-españoles, y esto se puedrá haćer el día ande la masa de la populación de 
los iśraelitas se convenza de que el español puede redactarse de diferente manera. 
En Oriente nos está reśervado un mercado literario, el español antiguo y el grego 
moderno son hoy día los 2 linguajes mercantiles de Oriente. Fomentemos ya la 

 
9 /j + acento grave/, en este caso en “jergonźa”, pasa a simplificarse como /j/ siguiendo la nota 8. 
10 Se ha sustituido la /v + diacrítico bajo/ por una /v/ simple. 



Tania María García Arévalo 

Abenámar, VII (2024): 120 

 

enseñanza, la literatura, la prensa española con la cuala descubriremos nuestro 
esprito, haremos aĉetar nuestra opinión y haremos valer nuestro prestiĝio en la 
solución de los problemas políticos orientales (Romero, 2010, p. 441).   

Contrario a la pérdida de identidad por parte de las comunidades sefardíes orientales y 
a esa castellanización del judeoespañol, fue Hizkiyá Franco, editor del periódico El Comercial 
de Esmirna, en una carta abierta titulada “La cuestión judeoespañola” (El Tiempo, 1923). 
Argumentaba que la lengua debía ser mantenida y seguir su propio desarrollo natural. 
Además, en un artículo satírico llamado “Una eternel tempesta”, Franco adopta la actitud de 
los anti-judezmos, llamando a su lengua como “el corompido dialecto judióespañol” y 
burlándose de las opiniones expresadas por otros como David Fresco, del que se hablará 
más detenidamente en páginas siguientes, Nisim de Yeudá Pardo, Sam Levy, y Jacques 
Danon, preguntándoles, tal como recoge Bunis (2012, pp. 67-68), si: “¿debían hermośear esta 
lingua bastarda o abandonar este heritage de la España de Torquemada?”.  

Siguiendo en algunos casos las argumentaciones de Franco, David Fresco, el 1 de julio 
de 1886, publicó un artículo titulado “Un pueblo mudo” en el periódico El Telégrafo 
(Constantinopla, 1878-1931). En este, y otros, acusa a la lengua de los judíos otomanos 
sefardíes de ser una “jeriġonza” (El Tiempo 29: 62, 1901, 676), una “lingua corompida” (El 
Tiempo 29: 63, 1901, 688), y en otros momentos rechaza de lleno también el castellano 
moderno: “La lingua de Torquemada […] no ĵuga ningún rolo en_el movimiento intelectual 
y comercial… La lingua español, mismo si él [=el juđió otomano] la escribe como el más 
iŀlustre escritor de España, no le es de utiliđađ en la lucha por la existencia” [El Tiempo 29: 
63, 1901, 690]. O, por otra parte: “No somos “juđiós españoles” si no que juđiós otomanos 

que conservaron la lingua española… Debríamos aḍoptar como lingua mađre la lingua de 
nuestro país […] y cultivar también las linguas de_las grandes naciones del mundo, el inglés, 
el alemán y el francés” [El Tiempo 32: 77, 1904, 343, siendo todos los textos reproducidos del 
estudio de Bunis, 2012, p. 64]. En el mismo número, David Fresco arguye: 

[…] El judeoespañol nos es, no solamente inútil, ma mismo dañośo en nuestra «vida 

social». Insisto sobre estos ṿierbos porque las relaciones íntimas entre la comunidad 
de una fracción de la populación de un Estado no constitúe la vida social. Entre los 
miembros de la comunidad judía, quero dećir entre los 150 mil israelitas de Turquía 
que hablan el judeoespañol, este idioma puede servir de alguna cośa, siempre por 
nuestras relaciones íntimas y nunca por nuestra «vida social». A meśura que los 
principios modernos penetran en las populaciones del Imperio, a meśura que las 
viejas fronteras separando los miembros de diferentes razas y reliĝiones desparecen 
entre nośotros, la utilidad del judeoespañol, mismo por nuestras relaciones íntimas, 
mengua considerablemente y él empeza a devenir de más en más dañośo. Los 
israelitas españoles empezan a no servirsen más, como un tiempo, de este idioma 
como un medio de relaciones (Romero, 2010, p. 453)11. 

 

EL POSICIONAMIENTO A FAVOR DE LA ADOPCIÓN DEL HEBREO 

Por su parte, la irrupción del movimiento sionista supuso un punto de inflexión en el 
ambiente intelectual de los sefardíes del Imperio, que desencadenó posiciones y opiniones 
enfrentadas y que, de la misma forma, entró a formar parte del debate de la cuestión de la 
lengua con el hebreo. En este momento la sociedad sefardí otomana se divide asimismo en 
dos grandes posiciones que marcarán el debate político, intelectual y lingüístico del Imperio: 
por un lado, aquellos judíos nacionalistas o sionistas y, por otro, aquellos que permanecen 

 
11 Sobre la actitud de Fresco, véase también el trabajo de Bunis, 2019. 



Una pincelada sobre los debates... 

Abenámar, VII (2024): 121 

 

del lado del Imperio oponiéndose al sionismo. De hecho, la tibieza en relación con estas dos 
posiciones no estaba bien considerada (García Arévalo, 2022, pp. 83-84)12. 

En el caso del primero, tenemos el ejemplo del periódico L’Aurore, periódico semanal 
fundado en 1909 en Constantinopla por Lucien Sciuto, un periodista judío de Salónica que 
se había mudado a Constantinopla en 189913, y cuya lengua de expresión era el francés. Junto 
con artículos que defendían la libertad de prensa y la de expresión, otro de sus temas 
recurrentes era su apoyo al sionismo14. Pese a que concibe el sionismo y el otomanismo como 
movimientos complementarios, lo cierto es que L’Aurore era un periódico de tendencia 
claramente sionista en el que se daban cita escritos de los adeptos más relevantes del 
movimiento como, por ejemplo, Nahum Sokolow15, Víctor Jacobson o Vladimir Jabotinsky. 
Hay que apuntar que estos tres, entre el 21 de diciembre de 1909 y el 3 de diciembre del 1911, 
ya reconocidos líderes sionistas, publicaron en Constantinopla un periódico en hebreo bajo 
el nombre de Ha–Mevasser. En el editorial del primer número titulado “Nuestro objetivo”, 
Jabotinsky y Sokolov reflexionaron sobre el uso del hebreo de la siguiente manera (García y 
Subasi, 2023: 108; Cano, García y Subasi, 2021: introducción): 

[…] predicará la renovación del hebreo como una [lengua] nacional entre los judíos 
en el Este […] será un semanario hebreo–oriental para la diseminación de la 
sabiduría judía y su literatura, y un informante sobre todo lo que está sucediendo y 
removiéndose dentro de los grupos étnicos judíos en Turquía e Israel (Ben Naeh, 
2011, p. 250).  

Por otra parte, en esta línea el periódico El Avenir promueve dos lenguas como lenguas 
identitarias de los judíos sefardíes del Imperio otomano, el hebreo y el turco, como 
expresiones de una ideología lingüística. Un ejemplo lo encontramos aquí (El Avenir, 
10.07.1901, 329ª en Sánchez y Bürki, 2016, pp. 40-41): “[…] El lešón hacodes les es 
particolarmente bien enseñado, non como una lingua muerta, ma como lingua que se puede 
muy bien havlar sin mucha pena cuando es enseñada con método […]”.   

Sciuto quiso, desde el primer número de L’Aurore (25 de junio de 1909), dejar claro el 
espíritu del periódico y para ello no dudó en utilizar referencias de las que se valía Herzl. Este 
hecho deja ciertas dudas sobre la identidad que quería mantener Sciuto en su publicación. Si 
era un periódico judío publicado en Constantinopla, la población que se expresaba y leía en 
judeoespañol no podía acceder a él, únicamente aquellos cuya lengua fuese el francés y 
hubieran recibido una educación en la Alianza que lo posibilitara. Por otra parte, entramos 
en el terreno de la comunidad, pues no se ocupaba de los intereses solo de los judíos de 
Constantinopla o, por el contrario, también lo hacía de los de otros lugares (Rosenthal, 2019, 
pp. 36-38). Fuera cual fuera su provecho, los artículos de Sciuto y aquellos de un sionista de 
Viena llamado Moris Cohen, contribuyeron a desestabilizar las instituciones comunitarias de 
Constantinopla (Benbassa, 1986, p. 249). 

Por su parte, David Fresco fue un periodista turco que desarrolló su actividad, 
principalmente, en El Telégrafo y El Tiempo, asumiendo la dirección de este último tras sus 
primeros editores. Este se caracterizó por ser uno de los principales y más influyentes 
periódicos desde su creación en 1872, intentando siempre hacerse eco de los cambios 
económicos, culturales, sociales de su tiempo bajo la batuta de Fresco, cuyas ideas estaban 
más cerca del apoyo al Imperio otomano que al sionismo, carácter que se fue acrecentando 

 
12 Sobre la penetración del sionismo en el ambiente sociocultural del Imperio, puede consultarse un sucinto 
contexto en García y Subasi, 2023, pp. 103-109 o Benbassa, 1990.  
13 Véase la entrada de Lewenthal, 2010. 
14 Puede consultarse el trabajo de Benbassa, 1986. 
15 Cano, García y Subasi, 2021 y Cano-Subasi, 2021.  



Tania María García Arévalo 

Abenámar, VII (2024): 122 

 

con los años de manera visible. Su línea editorial reflejó la crítica social y política y la 
reivindicación alcanzó al ideal sionista, acusando al movimiento y a sus aspiraciones de 
establecer una entidad nacional judía dentro del Imperio, siendo una amenaza al equilibrio 
social de la comunidad (Cytrin y Dory, 2017, p. 2; García Arévalo, 2021, p. 86). No hay que 
olvidar que, al igual que L’Aurore estaba subvencionada por el movimiento sionista, El Tiempo 
lo estaba por la Alianza Israelita Universal, lo que suponía igualmente una admiración por la 
lengua francesa y su influencia en el judeoespañol (Migdal, 2004, pp. 59-61), erigiéndose 
ambas no solo como herramientas comunicativas sino como baluartes de las ideologías a las 
que apoyaban y de las que se sustentaban.  

El debate sobre los idiomas nacionales tampoco fue indiferente para Fresco o Sciuto, 
materializándose en intercambios de artículos entre L’Aurore y El Tiempo. Uno de los más 
sorprendentes es, precisamente, a tenor de una acusación, y juicio posterior, entre David 
Fresco y Aaron Barzilaï, administrador de la comunidad de Gálata, al que Fresco acusa de 
haberle ofendido al saludarle en hebreo y que se recoge en ambos periódicos. De hecho, en 
L’Aurore se toman extractos de El Tiempo con la intención de rebatirlos (“Un incidente”, 
publicado el 28 de febrero de 1911, en García Arévalo, 2021, pp. 89-90):  

En el corredor del tribunal, uno de ellos, el Sr. Aaron Barzilaï, farmacéutico, 
administrador de la comunidad de Gálata, se acerca al Sr. Fresco para provocarlo al 
grito de guerra del sionismo: ¡Shalom! Los otros comienzan a gritar de la misma 
manera, mostrando mucha inteligencia, mucha valentía. El Sr. Fresco no pudo hacer 
otra cosa que expresar su indignación contra estas personas, quienes de este modo 
demostraron que estaban privadas de todo sentido de honor [...] El sionismo y el 
interés pervirtieron todos sus sentimientos hasta el punto de olvidar los principios 
más básicos de la educación. El disgusto del Sr. Fresco fue muy profundo, y pensó 
en la conducta indescriptible del Sr. Aaron Barzilaï, administrador de la comunidad 
de Gálata. El Sr. Barzilaï es, por supuesto, libre de tener esta o aquella opinión, pero 
no tiene derecho a atacar a su vecino cuando este nunca le ha hecho ningún daño, 
no lo ha provocado. ¿Cómo es posible no sentir una profunda desconexión, no 
profesar desprecio hacia esas personas que no tienen ningún sentimiento de justicia, 
ningún sentimiento de honor, al ir veinte contra uno? ¡Es indigno! El Sr. Fresco 
apeló a la policía al respecto de los manifestantes, quienes continuaron gritando en 
la calle: ¡Shalom! ¡Shalom! 

Versión de Barzïlai (García Arévalo, 2021, pp. 90-91): 

Nunca dudé de la mala fe de este individuo, pero no podía creerle capaz de 
distorsionar la verdad tanto. Me acerqué al señor David Fresco y, cortésmente, lo 
saludé en estos términos: “Shalom, señor Fresco”. Como un resorte, saltó y con aire 
furioso comenzó a llorar: “¡Shalom! ¡Shalom! ¡No me digas Shalom!”. Un policía 
presente en esta escena me preguntó: “¿Qué es? ¿Por qué grita este hombre? ¿Lo 
has insultado?”; “¡Me dijo Shalom!”, gritó el señor Fresco a la policía. No tuve 
problemas en explicarle al agente que shalom en hebreo es lo mismo que selam en 
turco y le pregunté si realmente había algo que formalizar. 

 

CONCLUSIONES 

 Como ha podido apreciarse a lo largo de estas páginas, la cuestión de la lengua acapara 
un interés destacado dentro de las preocupaciones comunitarias sefardíes en tierras 
otomanas. Sin embargo, este se extenderá más allá de estas fronteras y logrará alcanzar a 
todas las comunidades sefardíes allí donde estas se encuentren, haciendo de esta problemática 
una materia pan-comunitaria. No únicamente se tratará de qué lengua usar debido a las 



Una pincelada sobre los debates... 

Abenámar, VII (2024): 123 

 

nuevas exigencias de la modernidad y a su utilidad, sino también en qué contextos será viable 
pues detractores y opositores de cada una siempre se esforzaron en señalar debilidades y 
fortalezas de todas ellas. El judeoespañol, el turco, el francés, el hebreo, cada una con sus 
propios apoyos marcarán un debate, en ocasiones airado, cuyo estudio aun es dificultado por 
la cantidad de prensa periódica sin analizar.  

 

BIBLIOGRAFÍA CITADA 

Ayoun, R. (2004). La diffusion du français de Salonique par l’Alliance Israélite Universelle de 
sa création à la fin du XIXe siècle. Neue Romania, 31, 55-72. 

Behar, M. (2017). Fusing Arab Nahda, European Haskalah and Euro Zionism: Eastern 
Jewish thought in late Ottoman and post Ottoman Palestine. Journal of Modern Jewish 
Studies, 16 (2), 371 374. 

Benbassa, E. (1986). Presse d’Istanbul et de Salonique au service du Sionisme (1908-1914). 
Les motifs d’une allegiance. Revue Historique, 276 (2), 337-365. 

Benbassa, E. (1990). Zionism in the Ottoman Empire at the End of the 19th and the 
beginning of the 20th Century. Studies in Zionism, 11, 127 140. 

Ben Naeh, Y. (2011). The Zionist Struggle as reflected in the Jewish Press in Istambul in the 
aftermath of the Young Turk Revolution, 1908–1918. En Y. Ben–Bassat y E. Ginio 
(eds.), Late Ottoman Palestine: the period of Young Turk Rule (241–257). London.  

Bunis, D. (1996). Modernization and the Language Question among Judezmo-Speaking 
Sephardim of the Ottoman Empire. En H. E. Goldberg (ed.), Sephardi and Middle 
Eastern Jewries: History and Literature in Modern Era (226-239). Indianapolis.  

Bunis, D. (2012). The Anti-Castilianist Credo of Judezmo Journalist Hizkia M. Franco (1875-
1953). eHumanista, 20, 63-97. 

Bunis, D. (2019). The autobiographical writings of the Constantinople Judezmo journalist 
David Fresco as a clue toward his attitude to language. En C. Herzog y R. Wittmann 
(eds.), Istanbul-Kushta-Constantinople: Narratives of Identity in the Ottoman Capital, 1830-1930 
(101-195). Routledge.  

Bürki, Y. (2010). La Época y El Avenir. Dos periódicos, dos discursos en contraste. En P. 
Díaz-Mas y M. Sánchez Pérez (aut.), Los sefardíes ante los retos del mundo contemporáneo: 
identidad y mentalidades (159-170). CSIC. 

Cano Pérez, M. J.; García Arévalo, T. M. y Subasi, D. F. (2021). Nahum Sokolov, Lyorar i 
Reir. Los conflictos del sionismo en el mundo sefardí. Editorial Dykinson. 

Cano Pérez, M. J. y Subasi, D. F. (2021). El hebreo en la traducción de 'Trajikomedia o Lyorar 
i reir' de Sokolov. En Z. Jovanovic y M. Sánchez Pérez (eds.), Ovras son onores. Estudios 
sefardíes en homenaje a Paloma Díaz-Mas (159-169). Universidad del País Vasco.  

Coban, M. (2007). Ottoman Jews in Salonica: A Community at the Heart of Ottoman 
Enlightenment. Turkish Review of Balkan Studies, 11, 69-84. 

Cytrin, Y. y Dori, N. (2017). Anti–Zionist Tendencies and Social Messages in the Hebrew 
Poetry Published in El Tiempo: the Newspaper of the Ottoman Empire’s. Ladino– 
Speaking Community in the Early Twentieth Century. The Journal of Modern Hellenism, 
33, 1–28. 

Feiner, S. (2002). The Jewish Enlightenment. University of Pennsylvania Press. 



Tania María García Arévalo 

Abenámar, VII (2024): 124 

 

Feiner, S. (2004). Haskalah and Histor y: The Emergence of a Modern Jewish Historical Consciousness. 
Littman Library of Jewish Civilization. 

García Arévalo, T. M. (2021). “Coram populo’: acusaciones entre Lucien Sciuto y David 
Fresco en la prensa de Constantinopla (1909- 1911). En Z. Jovanovic y M. Sánchez 
Pérez (eds.), Ovras son onores. Estudios sefardíes en homenaje a Paloma Díaz-Mas (81-93). 
Universidad del País Vasco.  

García Arévalo, T. M. y Subasi, D. F. (2023), Los albores del sionismo en Estambul. La 
Trajikomedia de Nahum Sokolov. En R. A. Barroso et al. (ed.), La diversidad de 
experiencias en las religiones: ritos, textos y pensamiento (129-148).  TeseoPress. 

Karkason, T. (2019). The Ottoman Jewish Haskalah (Enlightenment), 1839 1908: A Transformation 
in the Jewish Communities of Western Anatolia, the Southern Balkans and Jerusalem. Hebrew 
University of Jerusalem. 

Levy, L. (2013). The Nahda and the Haskala: A Comparative Reading of ‘Revival’ and 
‘Reform’. Middle Eastern Literatures, 16, 300-316. 

Lewenthal, G. D. (2010). Sciuto, Lucien. En N. Stillman (ed.), Encyclopedia of Jews in the Islamic 
World, 5 vols. (vol. IV, 274-276). Brill. 

Migdal, J. S. (2004). Boundaries and Belonging States and Societies in the Struggle to Shape Identities and 
Local Practices. Cambridge University Press. 

Molho, R. (2008). The Moral Values of the Alliance Israélite Universelle and their Impact on 
the Jewish School World of Salonika and Morocco. El Prezente: Studies in Sephardic 
Culture, 2, 127-137. 

Pavlović, A. Ć. (2015). French vs. Judeo-Spanish: An Overview of the Alliance Israélite 
Universelle’s Language Policy in the Ottoman Empire at the Turn of the Twentieth 
Century. En B. Kirschen (ed.), Judeo-Spanish and the Making of a Community (142-151). 
Cambridge Scholars Printing.  

Pelli, M. (1979). The Age of Haskalah: Studies in Hebrew Literature of the Enlightenment in Germany. 
Brill. 

Pelli, M. (1999). When Did Haskalah Begin? Establishing the Beginning of Haskalah 
Literature and the Definition of “Modernism”. Leo Baeck Institute Year Book, 44, 55-96. 

Rodrigue, A. (1983). Jewish Society and Schooling in a Thracian Town: The Alliance Israélite 
Universelle in Demotica, 1897 1924. Jewish Social Studies, 45 (3-4), 263-286. 

Rodrigue, A. (1989). De l’instruction à l’émancipation: Les enseignants de L’Alliance Israélite Universelle 
et les Juifs d’Orient 1860-1939. Calmann Lévy. 

Rodrigue, A. (1990). French Jews, Turkish Jews: The Alliance Israélite Universelle and the Politics of 
Jewish Schooling in Turkey (1860-1925).  Indiana University Press. 

Romero, E. (2010). La polémica sobre el judeoespañol en la prensa sefardí del Imperio 
otomano: más materiales para su esudio. Sefarad, 70 (2), 435–473. 

Rosenthal, J. (2019). From Constantinople to Cairo: A Zionist Newspaper Across National Boundaries. 
History Honors Theses, 4, en línea en 
https://creativematter.skidmore.edu/hist_stu_schol/4/?utm_source=creativematter.
skidmore.edu%2Fhist_stu_schol%2F4&utm_medium=PDF&utm_campaign=PDF
CoverPages 

https://creativematter.skidmore.edu/hist_stu_schol/4/?utm_source=creativematter.skidmore.edu%2Fhist_stu_schol%2F4&utm_medium=PDF&utm_campaign=PDFCoverPages
https://creativematter.skidmore.edu/hist_stu_schol/4/?utm_source=creativematter.skidmore.edu%2Fhist_stu_schol%2F4&utm_medium=PDF&utm_campaign=PDFCoverPages
https://creativematter.skidmore.edu/hist_stu_schol/4/?utm_source=creativematter.skidmore.edu%2Fhist_stu_schol%2F4&utm_medium=PDF&utm_campaign=PDFCoverPages


Una pincelada sobre los debates... 

Abenámar, VII (2024): 125 

 

Sánchez, R.; Bürki, Y. (2016). On Verbal Hygiene and Linguistic Mavens: Language 
Ideologies in the Ottoman and New York Judeo-Spanish Press. En R. Bali (ed.), Jewish 
Journalism and Press in the Ottoman Empire and Turkey (13-82). Libra. 

Sorkin, D. et al. (eds.) (2001). New Perspectives on the Haskalah.  Liverpool University Press. 

Späeth, V. (2010). Mondialisation du français dans la seconde partie du XIXe siècle: l'Alliance 
Israélite Universelle et l'Alliance Française. Langue française, 167, 49 72. 

Vidas, A. de (1996). The Language Controversy among the Sephardim of the Ottoman 
Empire at the Turn of the Century.  D. F. Altabé et al. (eds.), Studies on Turkish History: 
Political and Social Relations, Literature and Linguistics, The Quincentennial Papers (147-161). 
Nueva York.  


